



【不觀察上師如飲毒,不觀察弟 子如躍淵。】… 蓮花生大士



【應於善師前,受納菩提戒,彼師須合格,具足諸性相,深諳戒儀軌,自持清淨戒,堪傳具悲心,此是善上師。】 … 阿底峽 尊者之《菩提道炬論》



【若師不具淨傳承,求得灌頂有何用?】 ··· <u>密勒日巴尊者</u>之 《如何有益歌》

### 引言

佛教大致可分為「顯教」與「密乘」 (俗稱「密宗」)。「顯教」授予「三皈依」 :皈依佛、法、僧三寶。「密乘」授予「四皈 依」:皈依上師、佛、法、僧。

「密乘」將「皈依上師」排在「三寶」 之前,並以「上師」為一切修持之核心,位 極至尊。「密乘」認為「上師」之「身」為 「僧寶」、「上師」之「語」為「法寶」、「上師」之「意」為「佛寶」,所以視「上師」為「三寶」之總集體。此等現象,一直備受爭議,並成為一般「顯教」行人所垢病之焦點。

「水能載舟,亦能覆舟」、「火具百利、亦存滅因」,水火之利弊,之間並無矛盾。無須因為「水、火」之弊處,因而禁絕避之,亦無須因為「水、火」所帶來之利益巨大,因而拒談其弊處。



*本師<u>釋迦牟尼</u>佛* 

究竟為什麼在「密乘」之修持上,「上師」之定位,竟然如此之高呢?其利益何在呢?有此需要嗎?其弊害之處是什麼呢?若然廢除其定位,會帶來什麼後果呢?為什麼「顯教」並不存在此等問題呢?「顯教」與「密乘」同屬佛法,為何卻存在著距離呢?究竟其異同之處何在呢?



集「上師、佛、法、僧」於一境之總「皈依境」

## 「顯教」與「密乘」之異同處

「顯教」的教法,以理論為主。由思惟 入手,啟發悟性,引入修行。然而於「啟發悟 性」一環,並無較實質之修持法門加以輔助, 純粹依靠修行者之智慧程度深淺,對佛法精要 之處加以理解,啟發悟性。於「實踐修行」一 環,更形薄弱。對「意念」以至「心性」上之 訓練,並未有一套較具體及嚴密之修持法門, 加以輔助。

「密乘」的教法,理論與實踐,各佔一半。藏傳佛教之傳統規定,修學者必須先研習「顯教」教理十二年,方可進修「密乘」實踐法門。

「顯教」於「實踐修行」一環,著重「身、語」兩方面之基礎與表層訓練,例如身體力行地實踐「六度萬行」(指多行善業,忍辱修心等)、靜坐以習定、持誦佛號等。而

「意」之訓練,高 如「禪宗」,雖然 比較著重實修,但 必須大智大慧者, 方能「以心印心」 地,領會及承接大 禪師們所承傳的「 不立文字、直指人 心、見性成佛」之 教外別傳。對一般 非大根大器者而 言,其方法高不可 攀。在「意」之訓 練方面,坐禪參話 頭等方法,往往變 成規條式功課,空 洞而無所依,等於 無修。



漢地禪宗初祖:達摩祖師

「密乘」於「實踐修行」一環,著重「 身、語、意」三者俱備之深層訓練。於基礎與 表層訓練之上,再加入

- 以「語」持誦諸佛菩薩之直接「真言 咒語」,配合「意」之特別「觀想」,導

「脈、氣、點」於「暢順、平衡、清明」 , 契入佛智。

- 3. 以「意」之「觀想」,配合「三輪體空」 之「空性」訓練,破「人、法」二執等堅 實執著,借「身、語」之修持助力,入「 非有非空」之如實境界。配合特別教法, 可作「修心」訓練。
- 以「身、語、意」作媒介,將真實教法, 融入日常生活或長期閉關修持,速成證 量。例如有當代第二佛之稱的密乘始祖 「蓮花生大士」,曾教授「中陰救度法」 。對死亡至投生期間之情況,真實不虛地 詳盡細訴,並授以救度之方法。將之配合 其他教法修持,可以幫助融入日常生活或 長期閉關,作二十四小時之不停「任運自 然」修持。既實用、實際,也十分方便。 此外,例如「四加行」之教法,利益及普 攝「上、中、下」三種智慧程度之眾生, 集「生起次第、圓滿次第、大圓滿」教法 之元素,令修持者根基鞏固。淺修之可脫 輪迴,往生「佛剎土」,深修之可「見性 成佛」。若能配合深層教法,例如「夢幻 法、光明、幻化身、中有、頗哇、拙火」 等「六法」修持、「大圓滿」之「且卻、 妥噶」修持,其力極強,足以令修持者「 即身或即生成佛」。
- 6. 「除障法」----- 對於修行道上之障礙, 例如多病、壽短、障重、貧困、愚鈍種 卑、驕傲、冤親債主追過甚等種種 礙,「密乘」均從實際角度處理,一邊修 育。並非以「視若無睹」之處 理方式,令修行道路障蔽重重。此等「 除障法」,例如「息災、增益、「懺罪除 伏」、「金剛薩埵除障法」、「懺罪 障」、「煙供」、「施食」等,對修行日

淺、修心不強之士,若由「傳承上師」正 確指導,再輔以「修心」要訣,甚有幫 助。



藏傳佛教始祖:蓮花生大士

### 「上師」的重要性

由於「密乘」於實質修持上,極為深入、 細微、專修,必須由「教、證」俱備之「上 師」,亦即是具有教理基礎、修行經驗、已證 取證量之「上師」指引,方有成效。若果指引 錯誤,輕則心性歪離,重則下墮退轉。

所謂「差之毫釐,謬之千里」,因此,藏傳佛教之傳統,極之重視「傳承」,治源合資而下,一脈相承。一代「傳承上師」,指定合資格之繼「承」人,作為「傳承上師」,亦可令精法,以保存法門之精華,利益眾生。亦可令清淨、公子高無上之「密乘法要」(簡稱「密法」),免受篡改、溝雜、染污、誤解、歪曲,危害眾生。

《大般若經》有云:「諸佛弟子依所說 法-與法性能不相違,故佛所言,如燈傳照。」

意即「所有佛弟子,依佛之言教所說之佛 法,若與佛法之本質不相違背,就即是佛的言 教,有如燈之相續傳以照明。」

《大智度論》曰:「所以囑累者,為不令 法滅故。汝當教化弟子,弟子復教餘人,展轉 相教。譬如一燈,復燃餘燈,其明轉多。」

意即「不斷延續囑託的原因,是為了不令佛法毀滅。你們應該教化弟子,弟子又再教化其他人,展轉經續教化。好像一盞燈,再燃點其餘的燈,光明就會更多。」

此種「傳燈」之傳承現象,並非「密乘」所獨有。由於「禪宗」同屬實修法門,因此同樣重視「師承」,亦冠上「傳燈」之名。記錄「師資相承次第」之著述,稱為「傳燈錄」,如「禪宗」的《景德傳燈錄》,是"北宋"道原法師於景德年間所編之「禪宗」史書,即取「燈火相續」與「照破黑暗」之譬喻而稱。

其後,歷代之「禪宗」史傳亦多援引此例,而續作各種「燈錄」,如"宋代"之《天聖廣燈錄》、《聯燈會要》、《五燈會元》,"明代"之《五燈嚴統》、《續傳燈錄》,"清代"之《五燈全書》、《續燈正統》等。而其他之「高僧傳」、「指月錄」等等,皆實錄了「師承」之重要性。

「密乘」之教法,以「上師」為一切修持 之核心,其原因有:

1. 法之來源:雖然「法」之來源,傳自諸佛菩薩,但「上師」以其學識、證量、智慧、經驗、善巧、方便、精神、勞力等,

受歷代「傳承上師」所授權指派,傳出法 要,是不可缺少之根源。修行者若無「上 師」指引,難以契入「密乘」之精要修 持。單憑從「經續」之上,以個人智慧參 透,須歷「三大阿僧祗劫」(指一段非常 長之時間,大約數十億年,無數轉世。) 之漫長歲月,方有所成。若得「上師」精 確指導,免去盲修瞎練、迂迴曲折、險阻 重重、背道而 胁等磋陀歲月之路障, 直取 法之心要、調理根基、棒喝昏墮、喚醒心 智、牽入既精且深之實修法海,可以令受 教之修行者事半功倍、即生解脫。例如前 述之「六法」,若無「上師」指引,將會 極為危險,難有成功希望。所以於「密 乘 | 而言,「上師」不單是一切法之來 源,亦是恩海難量之再造者。



藏傳佛教花教祖師之一薩迦班智達



4.



當來下生彌勒尊佛

觀想住於頭頂之上。歷代傳承祖師、本本傳,只認問題之上。歷代傳承祖師、「傳承認問題之之,,透過對「傳承上師」之之,透過對「傳承上師」之一,透過對「傳承上師」之亦,以問題,其弟子作出扶助自身修行,決定是否以自身修行,決定是否之,於「出人,於」之人,於「出最直接之加持。因此,於「上師」是一切「加持力」。聚焦處。

信心之基石:佛法大海,無「信」不入。 3. 「信心」為一切修行之最根本基石。「 信心」可以令修行者於「無慮」之情況 下,產生一種難以言諭之無比動力,百分 之一百依足教授修持,因而提高成功率。 「信心」稍降百分之一,成功率可以跌至 為零,成為失敗之主要因素。正是「毫釐 分差定成敗,一點猶豫決勝負。」於「 密乘 | 而言,由於一切法之教授來自「上 師」,一切訣要竅門之指引、十字路口之 定向指示、心結疑慮之智慧導解、實修陷 阱之巧妙趨避等,均來自「上師」。若對 「上師」並無信任,所有教授,既無註 腳,亦缺根基,將會變得毫無意義。所以 「上師」是「信心之基石」。

見 自力一之重 要性。於「 密乘」而言, 「上師」賦 予修行者「法 之心要, 將 其「自力」增 強至極點,是 「即生脫離輪 迴」之主要助 緣。若無「上 師」之助,修 行者難以行取 捷徑,避過萬 千險阻。



近代淨土宗一代宗師 印光大師

5. 直接溝通:「 上師」是人 類,與修行者

6. 依止處與最勝福田:「密乘」之眾多「傳承」中,無論屬於那一門派,都各自擁有

其傳承之「皈依境」。此「皈依境」集 該傳承之歷代祖師、三世諸佛、菩薩、 本尊、僧伽、經續、勇父、空行、護法於 一圖,合所有殊勝功德、深廣加持力於一 境,為所有皈依者之「總依止處」,亦是 最殊勝之福田。由於「皈依境」為一切功 德之凝聚處,所以「密乘」之一切修持, 均源自此「皈依境」,以其作為修持對 象,所作一切功德,均屬無量無邊,其力 既深且廣。「皈依境」之中心處,是「上 師」,為「寶中之寶」。藏語「甯波車」 (Rinpoche),就是「寶」的意思。其「 寶」之處,在於今修行者直接受惠得益。 「上師」不單可以直接溝通,慰解心靈, 成為最終「皈依處」,更可直接「應供」 ,「施」與「受」均屬無間、無阻,直接 報恩,為一切供養之最勝福田。馬鳴菩 薩跟據「經續」撮要而造之《事師法五十 頌》,亦清楚列明「上師」之重要性,並 須嚴守儀規,禮敬供養。

#### 真假上師

所以在未皈依之前,欲修行者必須先仔細觀察此等「上師」。以往在<u>西藏</u>之修行人,觀察其「上師」可長達十二年之久。究竟如何分辨「真、假上師」,成為所有修行佛法者之最重要,也是第一道難關與課題。

## 分辨「真、假」之要素:

修心程度:修持佛法之第一道要訣,亦是 萬變不離其宗之最重要要訣,就是降低 以至熄滅「貪、嗔、癡」。由於眾生臨 終時,以「心」之反射作主導,投射之 「貪、嗔、癡」程度與修持方向,決定 其上升「三善道」、下墮「三惡道」、 「脫離輪迴」、抑或「成佛」。作為「上 師」,其自身之「修心程度」必須極佳, 其教法亦必須以「修心」為主導。「上 師,即使如何「故弄玄虚」,若對弟子之 要求最終目的只是為滿足其個人之虛榮、 驕傲、貪慾、我慢、邪念、愚昧,無論此 人是否有足夠證明其為有「傳承」之「傳 承上師, 亦可被列入「假上師」, 因為 此「傳承」將會因此人之污染而中斷,毫 無「加持力」,修持其傳授的法要,亦不 可能會相應。「邪人行正法,(以其充滿錯 誤的思維曲解正法,並以歪曲了的正法作 為招牌,誤導他人,以致)正法亦成邪」。 由一個心性歪離的人教導正法(亦即行使正 法),等於由一個精神有問題,殺氣甚重 的人來教導使用菜刀用法。「刀」本身屬 「中性」,可用以切割製造美觀佳餚或製 品,亦可用作殺人利器,就在乎使用者之 意向。「法」亦一樣,所謂「正法」,是 指該「法」的指示是正確的,可以帶領你 走出「輪迴」。但如果解說者將「法」的 指示方向歪曲,例如解說為:依法修持可 以令你發達,得無盡財寶。但此等財寶之 運用與及獲得,將會引致什麼後果,卻不 解說。令修持者的心態與方向走入 更「貪」的「輪迴」陷阱之中。雖然「正 法」的修持框架及內容不變,但方向與意 義已經改變,「正法」反而成為令人下墮 的「邪法」。因為「邪法」的意思是指該 「法」只會帶領你下墮「三惡道」(地獄、 餓鬼、畜生)。所以跟隨一個「假上師」 修行佛法,其害無窮,身心俱損。修心程 度愈好之「上師」,其修養愈好。聲名愈 大,修為愈高,愈是謙和恬淡,不為名利 所縛。此等「上師」,「見地」與「行

為」相符合,令人敬重。「假上師」一般都有以下的表徵,例如嘩眾取寵、驕傲禮慢、誇耀神通、貪嗔痴重、愛戀世法、虚偽作假、裝神弄鬼、見地與行為相差甚遠等。此等表徵,只要稍為留意,即可以分辨出來。



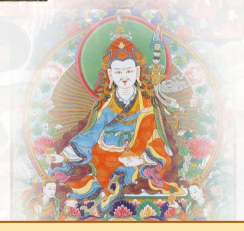
藏傳佛教紅教「上師」之一:現今「敦珠新寶藏」之法 主(金剛王令)<u>夏札(戚操)生紀多傑甯波車</u>

傳承授權:「密乘」修持,必須跟隨具有 2. 清淨「傳承系統」,並且獲授權之「傳承 上師」修行,方有利益。有一些自欺欺人 的傳法上師,認為無須「傳承上師」授 權,只須曾受法於一些「傳承上師」,本 身修得好,即可傳法。現世被公認為最具 證量之藏傳佛教「大圓滿」導師之王, 依怙主 夏札(戚操)生紀多傑甯波車,現 年九十五歲,語重深長地作出如下開示: 『現時太多傳法上師,有很多並未有被 授權傳法,或者只受部份授權而作全面教 授。由於得不到歷代祖師、本尊、空行、 護法等認同,強行傳法,以至障礙重重、 病多短壽。那些虛偽不恰當之假上師,無 論是其本人,抑或是跟隨其修持之學徒, 不單並無任何利益,於命終時,均會下墮 三惡道。所以在選擇上師一事上,必須極 為謹慎,不可掉以輕心!』即使某傳法上 師具足授權,但其「傳承系統」是否清淨 無污染,同樣影響受法者。由於要追查或 證實某上師之授權及其傳承是否清淨,難 度十分之高,加上一般人求法心切,或者 貪多慕得,希求加持,形成「假傳承、假 上師」遍地皆是。本師釋迦牟尼佛曾經開 示:「要驗證某人之教法是否正確,就如

金匠驗證黃金之純度一樣。先用火燒之, 繼而用刀去切,再磨之。」求法者應以本 師釋迦牟尼佛之教法,對欲皈依之「上 師」,作長時期之驗證,考察其修心程 度、貪嗔痴之多寡、菩提心、慈悲心、 教法之真偽、見地與行為是否配合等,切 勿盲目附從、感情用事、貪戀其少而狹隘 之「世間神通」與世智辯聰等,以免終身 與來世,均受無可估量之摧毀性傷害。 無論是否已皈依此「上師」,一旦發現其 為「假上師」或修心程度差,必須立刻離 開,不可停留。亦無須理會其恐嚇,否則 禍患更烈,永世沉淪。「世間神通」可以 是一些宿世善業遺下、或於「意之專注」 上稍作修持而產生之「特殊異能」,也可 以是欺世之幻變魔術,畢竟「心外求法」 , 並非真正可以度人脫離輪迴之「了義佛 法」,對之依戀,與「飲鴆止渴」無異。

र्जीय केराहे हैं

(待續)



# 智慧的提示

現世為「末法時期」,眾生福薄慧淺,「假上師」舉目皆是。歷世受騙者之多,難以估計。 眾生受創之深,令人震驚。包括:外在創傷、內 在創傷、深層創傷等多方面。特別因為「智慧之 命」被中斷、心性被扭曲、方向被錯誤引導,令 「貪、嗔、癡」急劇增加。因其變本加厲,令「 惡因」銳增,「善因」劇減,修行反成為墮落之 「因」,引致命終時下墮「三惡道」,永難脫離 輪迴之痛苦。



依怙主 夏札(戚操)生紀多傑甯波車開示:「那些 虚偽不恰當之假上師,無論是其本人,抑或是 跟隨其修持之學徒,不單並無任何利益,於命終 時,均會下墮三惡道。所以在選擇上師一事上, 少須極為謹慎,不可掉以輕心!」